Gefesselte Energie
Zu den Skulpturen von Sven Schilling

DraulRen zieht ein Gewitter auf und das kleine Relief, geschaffen aus einem Dreiklang von Eisen,
Pergament und Eiche, das hier seit einigen Wochen zwischen zwei Fenstern hangt, beginnt im
indirekten Licht der Blitze ein Eigenleben. Nicht, dass das Objekt in der Vergangenheit leblos
gewesen ware, aber es war eher stille Kraftquelle als agiler Kérper. Nun aber geréat es scheinbar in
Bewegung und ich frage mich — als gegen spirituelle Energien ziemlich immuner Zeitgenosse —, ob
nicht doch eine geheime Verbindung zwischen den Materialien der Skulptur und den
heranziehenden Energien der Gewitterfront besteht, ob sich das Objekt nicht gerade in ein
Subjekt verwandelt.

Das dunkle Holz durchzieht diagonal ein tiefer Riss, der es aufsprengt und fast zur Ganze spaltet. Die
Oberflache ist leicht gewolbt, mit einem feinen Muster aus Kerbungen Gbersdt und mindet in drei
mittig Gbereinander angeordnete spindelférmige Erhebungen, die, glattpoliert und hell, im
Kontrast zur sonst rauen Haptik und dunklen Farbung der Eiche stehen. Anndahernd horizontal
verlaufen 13 schmale Bander aus Tierhaut — ganz dhnlicher elfenbeinerner Farbung wie die
polierte Eiche — von den Spindeln nach aulen, um unter dem groben eisernen, silbern
schimmernden Rahmen zu verschwinden, der das Objekt einfasst. Bei genauerer Betrachtung lasst
sich erkennen, dass es mal flinfzehn solcher Bander gab, dass aber zwei von ihnen zu irgendeinem
Zeitpunkt verschwunden sind.

Die Bander wirken wie ein filigranes Skelett der Skulptur und zugleich in Allianz mit dem eisernen
Rahmen wie eine Fesselung des Holzes, das augenscheinlich dabei ist, diese Fesseln zu sprengen.
Der Riss, durch den man durch das Holz hindurchsehen kann, ist das einzig Immaterielle, ein
Hohlraum, eine Leerstelle, aber zugleich das dynamische Zentrum, das die berstende Kraft der
Eiche erst splirbar macht.

Jede einzelne Skulptur von Sven Schilling ist ein solcher Kraftakt. Manche offensichtlicher, manche
subtiler, offenbaren sie die gebandigte Energie der Materialien und die Spuren des Kampfes, den
diese Bandigung erforderte. Schilling wahlt kein Material, dass sich bereitwillig den Vorstellungen
des Kiinstlers anpasst, er arbeitet nicht in Gips, Ton oder Kunststoff, sondern wahlt bewusst den
maximalen Widerstand, der ihn herausfordert und dem er mit der Axt zu Leibe rtickt. Er
materialisiert somit auch nicht eine vorgefertigte Idee, sondern trotzt der widerspenstigen
Substanz wahrend des Arbeitsprozesses eine Form ab, in die das Ringen und die Energie
eingeschrieben bleiben. Die Ergebnisse sind in der Regel brachial und elegant zugleich.

Das Wechselspiel zwischen dem Metallischen, Pflanzlichen und Tierischen ist nicht nur von
formalem Reiz. Durch den Kontakt mit dem Eisen farbt sich das Holz schwarz und durch die
Bewegung des Holzes kénnen sich die Tierhdute wie Saiten eines Instruments spannen. Zugleich
weckt jedes der Materialien kulturhistorische Assoziationen, die bis in die Antike zurlickreichen
und das archaische und manchmal fast ddmonische Flair unterstreichen, das die meist titellosen
Skulpturen Sven Schillings ausstrahlen.

Es gibt dgyptische Zeugnisse — bis ins dritte vorchristliche Jahrtausend zuriickreichend — die
nahelegen, dass Tierhdute als Texttrager Verwendung fanden, auch wenn der Name des Materials
aus spaterer Zeit stammt und auf die kleinasiatische Stadt Pergamon zuriickgeht, in der gegen 300
vor Christi beim Wettbewerb mit Alexandria um die groRRte Bibliothek der Welt Pergament fir



Abschriften verwendet wurde, nachdem Agypten ein Exportverbot fiir Papyrus verhingt hatte, um
den Konkurrenten auszubremsen.

Das Eisen wiederum ist im biblischen Kontext das rostende, unreine und damit siindhafte Material,
aus dem das Joch fiir ein geknechtetes Volk oder die Fesseln der Siinde gemacht sind. Doch war
Eisen langst auch der Stoff aus dem Waffen gefertigt wurden und symbolisierte, dem Kriegsgott
Mars und dem Unterwelten-Schmied Hephaistos zugeordnet, Aggression, Zorn, Tatkraft und
Bestandigkeit. Hephaistos und Mars wiederum verband die Liebesgottin Aphrodite, des einen
Gattin, des anderen Affare.

Das dritte Material, die Eiche, erganzt das Geistige-Schopferische (Pergament) und das
Emotional-Zerstorerische (Eisen) durch den Aspekt der Bestandigkeit.

Das Geast der Eiche erschlieft und durchwirkt den Raum auf weit verzweigte, ertastende Art. Die
Baumkrone ist nicht ,tendenzios” in die H6he oder Breite gerichtet, sondern ruht ausgeglichen in
einer Harmonie zwischen Vertikaler und Horizontaler, zwischen Aufstreben und Entfaltung. Das
Knorrige dagegen scheint eine Beddchtigkeit und Stetigkeit zu signalisieren, die langsames
Wachsen und Reifen augenscheinlich machen. Eichen sind zudem meist Solitare. Da ist es evident,
sie nicht nur als Bdume des Lebens und der Ewigkeit, sondern auch der Weisheit anzusehen.

Im ersten biblischen Buch Mose (13,18) kommt Abraham nach Kanaan, lasst sich unter den Eichen
von Mamre bei Hebron nieder und sein Gott verspricht ihm das neue Land fiir alle Zeiten. Dort
erscheint ihm dieser Gott auch in Gestalt von drei Mannern, um ihm Nachwuchs zu prophezeien
und zugleich die Inspektion von Sodom und Gomorra mit bekanntem Resultat anzukiindigen. Die
Keimzelle eines neuen Volkes und die Ausléschung zwei Stadte, die Geburt und Vernichtung von
Leben, nehmen nicht zufallig ihren Anfang unter Eichen.

Doch nicht nur Pergament und Eisenverarbeitung, auch der mythologische Kosmos der Eiche ist
weit alter als die Bibel. Donnergotter verschiedenster Kulturen, der rémische Jupiter und der
keltische Taranis, der nordische Thor und der germanische Donar, der irische Dagdar und der
slawische Perun werden mit der Eiche assoziiert, und Dryaden, die Baumnymphen der Griechen,
leiten ihren Namen ebenso von drys = Eiche ab, wie die Druiden, fir deren Titel der keltische
Begriff fiir Eiche (duir) Pate stand. Aus der Perspektive des Christentums alles heidnische Brauche:
Die dem Zeus geweihte Orakel-Eiche von Dodona wurde von Christen ebenso abgeholzt, wie die
heilige Donar-Eiche bei Geismar, die dem Missionseifer des Bonifazius zum Opfer fiel.

Dass Joseph Beuys, der Meister der sozialen Plastik, der schamanistischen Aura und der
nachhaltigen Energiespeicher, fiir sein Projekt einer ,Stadtverwaldung” in Kassel den Titel 7000
Eichen wahlte — obwohl hier keineswegs nur Eichen gepflanzt wurden —, war ebenfalls sehr
bewusst kalkuliert. Das Eichenblatt ziert damals wie heute deutsches Geld, Eichenlaub (gern in
Verbindung mit Schwertern) schmiickte Verdienstorden und es tberrascht nicht, dass eine Oper
wie Lohengrin unter einer Gerichtseiche ihren Anfang nimmt. Die Eiche ist nicht nur sehr deutsch,
sondern auch sehr langlebig und von hohem Brennwert. Wer etwas hinterlassen mochte, das die
Jahrhunderte iberdauert, sollte daher statt eines Apfelbaums lieber eine Eiche pflanzen. Was der
Kunst-Animist Beuys zu den Arbeiten Sven Schillings gesagt hatte, dariiber lieSe sich hochstens
spekulieren, aber eine entfernte Geistesverwandtschaft mit Beuysschen Vorstellungen von
Kreativitat und Kraftdepot ist kaum zu leugnen. Was Schilling schafft, sind Energietrager unter
Hochspannung, die auf den ersten Blick wie rituelle Relikte einer industrialisierungsfernen Kultur
erscheinen mogen, aber bei ndherer Betrachtung von extremer Gegenwartigkeit sind. Sie wirken,
als hatten sie eine lange und wechselvolle Geschichte hinter sich, waren gewachsen, geformt
durch Jahre oder Jahrhunderte, gepragt von Erlebnissen, und sie vermitteln zugleich den Eindruck
geradezu unheimlicher zeitloser Prasenz.



Die Assoziation zu rituellen Objekten afrikanischer Provenienz drangt sich immer wieder auf,
erschopft sich jedoch in rein formalen Beziigen. Die Objekte Sven Schillings besitzen nichts
Kultisches, sage ich mir, wahrend draul’en langsam das Gewitter abzieht. Sie haben nichts
Animistisches, sondern eher etwas Funktionales, etwas aus dem Alltag jener Gegenstdande
abgeleitetes, mit denen der Kiinstler tiber Jahre umging. Und doch verstarkt sich im fahlen,
gelblichen Licht, dass noch eine Weile durch die Fenster fallt, der Eindruck, dass mich das Objekt,
mit dem ich seit einigen Wochen lebe, beharrlich, wenn auch vorurteilsfrei, beobachtet.

Sven Schilling ist in seinem ersten Leben gelernter Landwirt. Diese Arbeit allein, die ihn nicht nur
taglich mit den Materialien seiner Skulpturen in Beriihrung brachte, sondern auch mit
Geratschaften wie Pflug oder Joch, Axt oder Egge, die dann gelegentlich sublimiert in seinen
Skulpturen Gestalt annehmen, lie8 ihn jedoch auf Dauer unbefriedigt. Es fehlte ein Konterpart,
den er nicht etwa in einer kontemplativ-intellektuellen Auseinandersetzung mit Literatur oder
Musik fand, sondern ebenfalls in einer physischen Tatigkeit, die allerdings zu ganz anderen
Resultaten flhrte als Ackerbau und Viehzucht. Seine Kunst ist Gegenpol zu dieser
landwirtschaftlichen Arbeit, auch wenn die Berlihrungspunkte auf der Hand liegen.

Sven Schilling ist ein Mann der Tat und er fordert den Betrachter auf, auch das Sehen zu einer
Tatigkeit zu entwickeln, zu einem interaktiven Prozess. Die seinem Alltag entlehnten Formen und
Materialien haben die Herausforderung, das Ringen, den Kampf des Bildhauers sichtbar als
Energie in sich gespeichert und eréffnen, mehr als dies Skulpturen (blicherweise tun, damit die
Moglichkeit, den Schaffensprozess nachzuerleben, der in diesen dsthetischen Kraftpaketen auch
dann noch fortwirkt, wenn der Bildhauer seine Arbeit langst beendet hat.

Boris von Brauchitsch
Kunsthistoriker



