Die Verlebendigung des Ursprungs
Uber das Elementare der Einlassung und die Riickverbindung mit der Natur in uns.

Ein Refugium. Ein Ort in dieser Welt, an dem wir uns wahrhaft zugehorig fiihlen. Ist es
nicht das, wonach wir alle suchen? Nachdem jede Seele, die noch Leben kennt, sich
sehnt? Ich personlich habe die Erfahrung gemacht, dass ein Refugium nichts ist, was
du findest, sondern etwas, das dir passiert. Liegt das wahre Refugium schlussendlich
doch nicht im AuBen; ist kein «Ort» als solcher, sondern vielmehr ecin Gefiihl. Eine
Ver-Ortung. Im Refugium kommen wir nicht an, wir kehren ein. In uns. Und damit in
diese Welt. Wir kommen nach Hause.

Ein Heimkehren auf dieser Ebene empfand ich beim Betreten von Sven Schillings
Atelier. Oder vielmehr, beim Betrachten seiner in diesem vorhandenen Kunstwerke.
Denn gleich ich nicht weil3, ob es daran liegt, dass ich selbst Deutsche bin, aber in dem
Moment, wo ich diesen nicht nur rdumlich, sondern allem voran auch [eiblich
gegeniibertrat, war mir, als wiirde etwas an dem Schlaf meiner Seele rithren. War meine
«Herkunfty» bis dato nie ein grofles Thema fiir mich, wurde sie es in diesem Moment.
Denn was ist die von Schilling in seiner Kunst verwandte Verbindung aus Eiche, Eisen
und Leder ihrem Ursprung nach? Das Leben unserer Vorfahren. Und zwar zu dem
Zeitpunkt, wo dieses noch ganz war. Bevor das Trauma der Nicht-Identitdt sie und die
Generationen nach ihnen innerlich zerreif3en sollte. Zerreilen zwischen dem, was sie
sind, und dem, was sie nicht mehr sein durften. Diese Tabuisierung der Identitét einer
ganzen Nation, wenn nicht sogar Kulturraumes, wurde mir beim Betrachten von Sven
Schillings Kunst nicht nur erstmals bewusst — mich beschlich zugleich die
hoffnungsvolle Ahnung, in ihr die Kraft zu spiiren, jahrhundertelang Verdridngtes nicht
nur sichtbar, sondern erstmals wieder fiihlbar werden zu lassen.

Diese Ahnung kannte ich bislang nur als sehr diffusen Sog. Hatte ich mich, wie gesagt,
selbst nie gro3 mit meinen Vorfahren, geschweige denn kulturellen Wurzeln
auseinandergesetzt, blieb da stets dieses gesichtslose etwas, das an mir zog, das ich als
solches aber nicht greifen konnte. So blieben alle Versuche, mir ein Stiick weit meine
Kultur zuriick zu kultivieren, bedeutungslos. Ohne Bezug zu dem, was und wer ich
meinem Wesen nach bin. Als Beispiel las ich mich einst, nachdem mir eine Freundin —
bezugnehmend zu meiner Tendenz, viel Silberschmuck zu tragen — vermehrt das Bild
von mir in einer Friesentracht zeichnete, in die friesische Kultur ein. Danach etwas in
die keltische, spdter in die germanische. AIl’ dies jedoch relativ oberfldchlich.
Vielleicht aus dem Grund, weil ich Mittel und Zweck vertauscht hatte. Ich wollte
finden, und nicht suchen. Es ging mir nicht um das Wesen der Kulturen als solches,
sondern darum, in ihnen auf etwas zu stoflen, das wiederum etwas in mir beriihrt. Diese
Berithrung jedoch blieb aus. Da war kein Leben in dem, was ich las. Oder zumindest
nichts, was dieses in mir zu beriihren vermochte.

Diese Beriihrung schaffte erst Sven Schilling an dem Tag, als ich ihn in seinem Atelier
besuchte. Nicht korperlich und in diesem Fall auch nicht {iber seine Objekte, sondern
iiber eine Geschichte, die er mir erzdhlte: Um Geld zu verdienen, habe er nach seinem
Studium mit einigen dlteren Herren im Wald bei Merdingen gearbeitet. Wahrend es
dabei hauptsichlich um Pflege und Aufforstung gegangen war, beseitigten die Ménner
unter anderem auch Brombeeren mit der Waldsense. Eine anstrengende und — allem
voran — stachelige Angelegenheit, die, wie man meinen kdnnte, allein vor Anstrengung
den ein oder anderen in die Knie zwingen kann. So nicht aber Otto — einer der Ménner,
die mit Schilling im Wald waren. Er kniete sich hin, weil er einen kleinen
Eichensprossling im Brombeerdickicht entdeckt hatte. Aus Angst, ihn ansonsten
umzusensen, baute er ihm einen kleinen Schutz. Zu grofl war die Wertschitzung fiir
dieses zarte Pflinzlein, das ihn, wie er spéter reflektieren sollte, zu sehr an ihn selbst
erinnerte. Spater erzdhlten die Ménner auf Schillings Nachfrage gemeinsam, dass sie
im Krieg aus Eicheln Kaffee hergestellt hitten. Und das mitunter aus dieser Veredelung
eine so groBe Wertschitzung selbst fiir diese kleinste aller Eichen stamme, die sie gar
nicht mehr anders hat handeln lassen kénnen, als diese zu beschiitzen.



Mir gegeniiber beschrieb Schilling dieses Verhalten der Méanner als eine Art Regung,
die weniger rational begriindbar war, dafiir aber fiir etwas sprach, das tief in ihnen
gelebt hat, und durch diese Begegnung erstmals wieder zu leben begann. Thn selbst
habe dies damals ebenfalls sehr beriihrt; war die Eiche in Schillings Augen bis dahin
eher negativ «besetzt» gewesen. Das Licht, in dem er sie durch das Miterleben dieser
Rithrung an etwas eigentlich bereits verloren Geglaubten nun erstmals zu sehen
vermochte, war kein Geringeres, als das des Paradiesbaumes, der die Eiche einst war.
Ahnlich wie fiir die Minner, die sich durch das frisch gekeimte Leben im Wald in das
Leben zuriickversetzt fiihlten, das durch den Krieg einst aufgehort hat, in ihnen zu
keimen, konnte auch Schilling durch dieses Zusammentreffen die Wurzeln der
Geschichte kappen und neue schlagen. Auch fiir ihn war es ein Neuanfang.

Und fiir mich. Brauchte es in meinem Fall nicht mehr als diese Erinnerung, um der
Antwort auf meine Frage, was JVer- oder folglich auch Ent-Wurzelung bedeutet,
erstmals ein Gesicht zu verleihen. Mir wurde klar, dass das Leben unserer Ahnen
schlussendlich genau darin bestanden hatte: im Einklang mit der Natur. Und damit
auch im Einklang mit ihnen selbst. Mit dem, was auch sie ihrem Ursprung nach waren:
Natur. Es ist dieses Urspriingliche, was Sven Schilling zum Leben erweckt. Die
Heimat der Eiche, der Schutz des Eisens, die Bestindigkeit des Leders oder das
Bewahrende des Pergaments: All diese Attribute brduchten wir allsgleich innerhalb
unseres Menschseins. Und besaflen — oder vielmehr: /ebten — sie einst auch. Bevor der
Schleier der Beziehungslosigkeit uns nicht nur von der Natur um uns, sondern allem
voran auch von der Natur in uns zu trennen begann. Diese Liicke macht Schillings
Kunst in meinen Augen sichtbar. Gleich es ihr Halt in eben jenem Archaischen ist, der
sie zu einem Tir6fther der Riickbindung werden lésst, ist es die Beziehungslosigkeit
im Trauma, die durch die Naturannidherung der von ihm gebrauchten Urelemente ihre
Auflosung findet. Fernab von Theorie und Psychologisierung gelingt ihm mit seiner
Kunst ein Schritt in die Richtung, in die seit knapp einem Jahrhundert kaum jemand
mehr gegangen ist: Die Auflosung des Urtraumas der Deutschen in nichts Geringerem
als in der Wiedervereinigung von Eiche und Eisen.

Urelemente — Schilling — Welt

Der Schliissel hierfiir liegt fiir mich in der Beziehungsqualitdt von Schillings Kunst als
solcher. Diese beinhaltet namlich nicht nur die Elemente Eisen, Eiche, Leder
untereinander, sondern zudem auch Schilling selbst — wie auch die Welt, zu der er {iber
die Naturstoffe als Informationstrager in Dialog tritt. In der Auseinandersetzung mit ihr
und ihnen scheint Schilling auf das alchemistische Rétsel, was die Welt in ihrem
Innersten zusammenhilt, eine von seiner Kunst verkorperte Antwort gefunden zu
haben: Beziehung.

Alles auf und in dieser Welt ist Beziehung. Weil das Leben Beziehung ist. Und so auch
alles, was von ihm durchzogen ist. Selbst dann, wenn es auf den ersten Blick nicht als
solches — als lebendig — erscheint. Dieses Gebot des ehrlichen Sehens gilt auch fiir die
Kunst von Sven Schilling. Nur fiir den, der sie sieht, ohne zu suchen, 6ffnet sie ihr
wahres Geheimnis: den Zauber des Erwecktwerdens. Und damit meine ich nicht nur
die Verlebendigung ihres Betrachters. Ich meine auch die sie konstituierenden
Elemente. Sind sie, wie auch wir, alle einzeln und getrennt voneinander zwar nicht
nichts, ist es doch ihr in-Beziehung-Treten in sich als auch iiber sie hinaus, das uns
daran erinnert, was das Lebendige innerhalb von Beziehung ausmacht: Einlassung. Das
Weichwerden fiir- und Eingehen aufeinander. Das Einswerden und Verschmelzen, ohne
sich selbst aufzuldsen. Ja, vielmehr das Gegenteil von Auflosung: Entstehung.
Einlassung ist Entstehung. Ist Leben.

Genau dieses lédsst Schilling mit seiner Kunst entstehen. Indem die zwischen Eiche und
Eisen mit der Zeit entstehende Korrosion als nichts Geringeres denn als Veredelung der
zwei in Beziehung gegangenen Elemente aufgefasst werden will, zeigt sich auch an
dieser Stelle die Alchemie des Lebens: Ebenso wie wir, wenn wir uns auf einen anderen
Menschen einlassen, geht auch die Welt eine Verbindung ein, die nicht wieder



riickgingig gemacht werden kann. Jede Interaktion hinterldsst Spuren. Emotionale,
Seelische, Geistige. Indem sie uns verdndern, uns formen und zeichnen, machen sie
uns zu dem, der wir sind. Oder vielmehr zu dem, was wir noch alles sein konnten.
Dadurch, dass sie dieses Verborgene, das noch nicht Sichtbare, das Potenzial des noch
ungelebten Lebens greifbar werden lédsst, setzt Schillings Kunst dieser vor lauter
Technisierung immer mehr ihrer Schwingung einbiilenden Welt etwas Entscheidendes
entgegen. Ungeachtet, oder trotz dessen, wie sie vielleicht fiir viele auf den ersten
Blick wirken mag: ndmlich technisch. Als sei sie selbst Teil jener, mittlerweile auch in
der Kunst Einzug gehaltenen, Technokratie — der Herrschaft der Technik. Doch damit
weit gefehlt: Was Schilling augenscheinlich an Assoziation zu provozieren vermag, ist
vielmehr die Riickbesinnung auf das, was auch die Kunst einst hat entstehen lassen:
Natur. Oder vielmehr: das Urspriingliche — der Natur, aber auch der Natur in uns.
Folglich kommt niemand, der sich auf die Kunst von Schilling einlédsst, darum herum,
immer auch mit sich selbst konfrontiert zu werden. Mit dem, was er oder sie seinem
oder ihrem Wesen nach ist und auch immer sein wird. Dessen er oder sie sich aber
allein aus dem Grund nicht mehr bewusst ist, weil er oder sie es verdrangt hat. Weil er
oder sie vergessen hat, woher er oder siec kommt. Weil da keine Wurzeln mehr sind, die
den Menschen auf eine Art in dieser Welt zu halten vermogen, wie ihn die Technik
versucht, aus dieser in den von ihr entseelten Ather hinauszustoBen.

Das macht die Objekte Schillings fast schon zur Gesellschaftskritik als solcher:
verkabelt, verdrahtet, eisern, zugeschniirt. Gleich den von ihm bearbeitet und
verkleideten Eichenstiicke findet sich auch der Mensch in dieser Welt wider: in Fesseln
gelegt, abgeschniirt vom Ursprung allen Lebens. Und doch — wenn auch auf eine
augenscheinlich widerspriichliche Weise — verbunden. Es ist dieses Paradoxon der
Beziehungsqualitdt im vordergriindig Technischen von Schillings Kunst, dem es sich
zu ndhern gilt: Dieser scheint einerseits insofern ein trauriges Element innezuwohnen,
als dass «eisern» zugleich das Zeitalter ist, das wir «Neuzeit» nennen. Gleichzeitig hat
dieses «Eiserne» im Menschen aber auch neue Seelenfihigkeiten entwickelt und zur
Geltung gebracht, die nur aus dem Grund von diesem frei erlebt werden konnen, weil
sich die Welt um ihn wie eine Tote anfiihlt und er deshalb an keinem anderen Leben
mehr festzuhalten kdnnen scheint, als an seinem Geistigen.

Die einzige Traurigkeit, die entsprechend geblieben ist, ist das Eingestéindnis, dass sich
diese geistige Freiheit aufbaut auf den Kréften eines von uns erlebten Erdentodes. Dass
wir unser gesamtes Sein aus etwas ziehen, das uns selbst so unzuginglich ist, wie ein
unbewohnter Planet. Ja, nicht nur der Ather samt seinen Gestirnen wirkt auf uns
entseelt — auch unsere eigene Erde vermag uns nichts mehr zu «sagen». Eine
Schwermut, deren Fesseln Schilling allein dadurch, dass er sie durch die sie einst
entsprungenen Elemente anzudeuten versucht, beginnt aufzulésen. Ich spreche vom
Erkennen jenes Lebenszusammenhangs; jener Beziehung, die fiir den, der sie einmal
erkannt hat, in allem und jedem sichtbar wird. Fernab von Technik, fernab von Kopf
und Verstand und jeder ihnen innewohnenden Manipulation unserer eigensten
Wahrnehmung. Es ist das (Wieder-)Erkennen des Lebenszusammenhangs in uns selbst,
das uns nicht nur eine andere Form von Wertschitzung fiir alles Existierende verleiht;
es gibt uns auch das Gefiithl von Bedeutsamkeit und Wiirde zuriick, das uns das
Technische zuletzt zu rauben versucht hat.

Folglich kann ich es mir durchaus vorstellen, dass hier die Asthetik des Technischen
mitunter aus dem Grund so prédsent ist, weil sie dem Empfinden des heutigen
Menschen mit am néchsten ist. Der Zugang zum Ursprung iiber das Fremde in der
Ndhe. Ein weiterer Beweis dafiir, dass sich Philosophie durchaus leben ldsst. Diese



zumindest driickt Schilling in seinen Werken aus. Gelebt, wie verinnerlicht. Dabei ist
Verinnerlichung ein Attribut, das — zumindest in der Kunst — auf rein rationellem Wege
niemals Einzug halten wird. Wer sich dem Wesen der Dinge ndmlich ndhern mochte,
der bendtigt ein auf besagter Einlassung und Erkenntnis ausgerichtetes Interesse; das
Heideggersche Inter-esse. Ein Gefiihl, einen Sinn fiir den Raum, der sich zwischen ihm
und der Welt als auch innerhalb des konkret in thm Zuhandenen auftut. Diesen Sinn,
das bezeugen zumindest seine Werke, scheint Sven Schilling zu besitzen. Und damit
meine ich den Sinn fiir die Urelemente, die Urelementarkrdfte als solche.

Ihnen sei folglich der Schluss dieses Textes gewidmet. Weisen Schillings Objekte uns
letztendlich doch nicht nur auf uns selbst zuriick, sondern stets auch iiber uns selbst
hinaus. Indem der Kiinstler die isolierten Metalle und Materialien nie nur in ihrer
stofflichen Beschaffenheit, sondern stets auch in ihrem ganzen Seinszusammenhang
erfasst, ermoglicht er — allein aufgrund seiner innerlichen Beziehung zu ihrem Wesen —
ein Betrachten seiner Objekte, das dem stofflich gewordenen «Geist-Gesprichy
zwischen Mensch und Metallwesen gleicht. Und erinnert den Betrachtenden damit
zugleich daran, dass jedes Naturgeheimnis letztendlich seine hochste Form im
Menschen findet. Entsprechend sei es nicht nur das Eisen in unserem Blut, das ihm
seine rote Farbe verleiht, sondern ohne dessen Réte wir Luft nicht einmal atmen
konnten, das beweist, wie wir allein von unserer Leiblichkeit her der Verbindung zum
Metallischen bediirfen. Denn gleich sich ohne Mitwirkung von Eisen — dem «Atmer
unter den Metallen» (Wilhelm Pelikan) auch kein Blattgriin bilden kann, kann sich
auch die Pflanze nicht aus dem Kosmos durch Lichtgewalt aufbauen. So regelt das,
was im Geistigen der Planetenkraft des Komischen zu entsprechen vermag, auf
korperlicher Ebene eine gewisse «Organotropie» — den Sog eines Metalls hin zu einem
bestimmten Organ —, die jedem Metall zu eigen ist. Eine weitere Spiegelung vom
Makrokosmos im Mikrokosmos also: Genauso wie auch der Erdenleib auf seine ganz
besondere Weise von den verschiedenen Metallen durchzogen ist, sind wir es auch.

Wodurch sich zugleich die Frage stellt, inwieweit — sind entsprechend alle Metalle
kosmischen Ursprungs — auch wir noch iiber eine andere Heimat — und damit auch
Aufgabe — verfiigen, als unsere irdische? Es sind Felder wie diese, die sich aus unserer
Menschheitsentwicklung hin zu einer Wiederentdeckung des Kosmos in seiner
Beziehung zum Erdengeschehen entwickeln, die hier aufgegriffen — und greifbarer
gemacht werden. Denn gleich es gerade das «marsianische» Eisen ist, das sich so
gesehen als «Sohn des Kosmos» (Walther Cloos, 1947) hier auf Erden immer als
Fremdling fithlen wird, verleiht sein Innewohnen in uns zugleich den unsrigen
Anfliigen von Weltfremdheit eine neue Dimension. Eine Dimension, die Schilling in
seinem neuesten Zyklus abermals zu greifen gelingt. Denn war es gerade das Ich-
durchkraftete Wesen und seine von Erkenntnis durchleuchteten Willensziele, die sich in
dieser Ndhe und diesem Umgang mit dem Eisen — und seinem besagten «eisernen
Zeitalter» — einst haben verwirklichen kénnen; die im Sinne des Lebens jedoch nie ihre
eigenen Friichte haben tragen konnen, kleidet sich auch die bislang durchschwarzt
gewesene Eiche nun in neuem — farbigen — Gewand. Die Integration des Lebendigen —
sie ist es, woran es bislang gefehlt hat. Nicht Schillings Kunst, aber dem Leben als
solchem. Sie, das sollte an dieser Stelle deutlich geworden sein, ist blo Ausdruck
dessen, was uns fehlt. Dessen, was wir nicht (mehr) leben kdnnen, weil wir vergessen
haben, wo dieses Leben einst seinen Ursprung genommen hat... Und durch dieses
Erinnern an unsere Heimat im Nicht-Irdischen auf Erden wird die Einkehr im
Refugium doch noch zum Ankommen.

Danke Sven, dass du das lebst, wofiir du lebst.



Lilly Gebert,
Peccia, 04.01.2025



