
WALD. GOTT. MENSCH. TIER

	 	 	 	 


	 	 	 	 Mythos und Weltdeutung	 	 	 	 


	 	 	 	 	 Eros hat uns erschüttert

	 	 	 	 	 Auf Eichen fegt der Wind den Berg hinab


	 	 	 	 

	 	 	 	 	 Sappho


Für Sven Schilling


Als ich eines der Werke von Sven Schilling, das er grosszügig und ohne Bedingung mir überliess, 
so lange ich wollte, das erste Mal vor mir liegen sah, es hob und in die Hände nahm, es 
betrachtete und wendete, sein Gewicht, seine Form, seine Oberfläche erspürte, begann ein Bild in 
mir aufzusteigen, weniger noch, Andeutungen eines solchen, hauchartig, flüchtig zuerst, ungefähr, 
als folgten mein Blick, meine ganzen Sinne einem früheren Erleben, das mein Auge wie eine 
Kamera damals in mich gebannt und eingeprägt hatte als einen inzwischen fast vergessenen Film, 
der sich vor mir, als ginge ich alte, wieder erkennbare Wege, nun abspielte, geleitet von einer 
Eruption der Erinnerung, angestossen auch jedoch durch Sven Schillings erste Hinweise auf sein 
Werk, und jeweils aufs Neue, mit jedem Mal fester, erging es mir ebenso, wenn ich den Corpus 
hervor holte, das Betrachten, das Befühlen erneuerte. Das Bild, oder besser noch, der Film, der in 
mir, der vor mir entstanden war, hatte sofort und dauerhaft seinen Platz im Wald. 

In dem Wald. 

Es gibt diesen, den einen Wald, allgemein gültig, einzig gestellt in seiner Bedeutung für Vieles, 
was in der Tiefe des Empfindens entsteht, „Grundlage menschlichen Bewusstwerdens“ 

(Friedrich Wilhelm Schelling), Locus dubitationis et revelationis, der Ort gleichermassen von 
Ungewissheit und Offenbarung. 

Sven Schilling hat von einem einstigen Erlebnis berichtet, einem Waldgang, der ihn mit jemandem 
über unzählige, am Boden verstreut liegende Eicheln führte, für sich genommen möglicherweise 
nicht allein auslösend, nicht zwingend alleinige logische Introduktion für den späteren 
künstlerischen Weg, wodurch sich etwas Folgerichtiges und Bezeichnendes doch wohl dann 
entwickelt hat, eine „Bewusstwerdung“ befördert wurde, Erweckung eines Mythos, um es ein 
wenig überhöht zu benennen.

Betrachten wir Sven Schillings Werke, dürfen wir sogar sie berühren, in die Hand nehmen, fühlen, 
wie sie gestaltet sind, können wir erahnen, ungeachtet ihrer Schlichtheit, ihres karg gehaltenen 
Erscheinungsbildes, dass sie Geschöpfe mythischen Ursprungs seien, mit vom Mythischen sich 
her leitenden Beziehungen und Aussagen.

Stellen wir uns ihnen einmal zur Seite, und richten wir, in umgekehrter Reihenfolge wie zumeist 
üblich, unsere Aufmerksamkeit am Anfang dahin, was ihre Eigenheit anbelangt, auf das 
Besondere, vor dem weiteren Versuch, sie einzufügen in ein Grösseres und Allgemeineres, in 
welchem Zusammenhang sie zu sehen sein könnten mit dem Mythos, zugegebenermassen ein 
Verfahren, das Kontroversen auf den Plan zu rufen imstande ist, die wir aber nicht zu scheuen 
brauchen!

Eichenholz, Metall - vorzüglich hier Eisen -, und Leder, dergestalt ist mehrheitlich die Physis des 
zu Betrachtenden, wie wir feststellen. Allesamt Gaben des Waldes. Seine Zuwendungen, wenn 
freiwillig und zufällig. Tribute an uns, wenn erzwungen und geraubt. Als wir in Vorzeiten, innig 
gebunden und oft auch ausgeliefert, den Wald als naturgegebenen Lebensraum bewohnten, ihn 
tagtäglich durchstreiften, er uns und unsere Tiere nährte und schützte, waren Holz, Eisen, Leder 
die ersten beständigen, länger haltbaren Substanzen, mit deren Hilfe wir uns fort entwickelten, 
allmählich Gemeinschaften, Zivilisationen aufbauten, dem Dasein bessere Seiten abrangen. Aus 
Holz errichteten wir, kalten verrauchten Höhlen entronnen, bequemere Hütten, Behausungen und 
Stallungen. Verlässlich für Jagd und Landbau zu brauchende Geräte und Waffen entstanden aus 
Metall, aus Bronze, aus Eisen. Leder und Felle erlegter Tiere dienten der Herstellung von Kleidung, 



die schützte vor Unbilden des Wetters und der Natur. Mit Holz, Eisen, Leder haben wir ein 
sichereres, angenehmeres Leben erfahren. Irgendwann erfuhren diese dann höhere Symbolkraft, 
höhere Weihen, einen mythischen Kontext.

Dass die Fassaden venezianischer Paläste seit 1000 Jahren unverändert auf Pfählen aus Eiche 
gegründet sind, ist keine Legende. Das Holz der Eiche galt als unzerstörbar, der Baum vielen 
Kulturen seit jeher heilig, den Griechen (die Eiche von Dodona, ältestes griechisches 
Orakelheiligtum), den Römern (Baum Jupiters, Sinnbild des „Goldenen Zeitalters“), den Kelten 
(Druide/Priester abgeleitet von Duir/Eiche), den Germanen (dem Donar geweiht), den Slawen (dem 
Perkun). Eifernde Missionare des Christentums, wie Frühchristen 392 in Dodona und Bonifatius im 
Jahr 723 bei den germanischen Chatten, brachten die Eiche, das Heiligtum heidnischer Blitz- und 
Donnergötter, zunächst zu Fall, später wurde sie inkorporiert, umgedeutet zum Baum Mariens, 
zahlreiche Gründungen von Wallfahrtsorten verdanken sich heilig gesprochenen Eichen und bei 
ihnen geschehenen Wundern (Marienborn, Marienstein, Mariaeich). Ihre grossteils solitäre 
Mächtigkeit und die Früchte, im Herbst tausendfach ausgestreut, liessen sie zum Symbol werden 
für die Kraft und die unaufhaltsame Ausbreitung christlichen Glaubens. Der deutsche Name leitet 
sich her vom lateinischen „esca“, „Speise“.

Wald, Berg sind naturgemäss Orte, woher wir vor Zeiten den Reichtum der Metalle gewonnen 
haben, frei gelegt am Anfang durch Bergstürze, oder wie Legenden beschreiben, durch den 
Hufschlag eines absichtsvoll in höherem Auftrage handelnden Wildtiers, eines mächtigen 
Hirsches, gemäss des „Physiologicus“, eines weithin gebräuchlichen, späthellenistischen 
Gleichnisbuches, Symboltier des überwindenden Christus, des Salvators. Ist die Eiche den 
Göttern zugeeignet, sind die Metalle, ist das Eisen es dem Menschen. Hesiod, Dichter der 
griechischen Antike, begründete eine Mythologie der Metalle. Gemäss ihm folgte einem 
Goldenen, einem Silbernen, einem Bronzenen Zeitalter, die mit ihren Menschengeschlechtern 
jeweils samt und sonders untergingen, ein Eisernes, das bis zum heutigen Tag bestehe. Eisen ist 
Sinnbild für menschliche Härte, Unbeugsamkeit, Ausdauer, Zuverlässigkeit, des Herakles` Schwert 
und Helm waren aus Eisen gefertigt.

Ist etwas aber mit Geheimnisvollem von altersher mehr umgeben als das Tier des Waldes?

Scheu im Verborgenen sich haltend, Mondnächte lautlos durchstreifend, verzaubertes anderes 
Wesen, die Seelen der Ahnen in sich tragend, mit ihnen uns nicht zugängliches Wissen, Gottheit 
in Tiergestalt vielleicht. Dringt der Mensch ein in seine Welt, überwindet er es, wird er neben 
Anderem, das der Nahrung zukommt, auch seine Haut gewinnen, das spätere Leder, das vielen 
Zwecken dient, profanen wie geheiligten, nutzvollen wie schmückenden, das zum Schuhwerk 
wird, zur Schnur, zum Armring, zum Bibeleinband. Leder, Sinnbild für das Tier.

Gott, Mensch, Tier. 

Eichenholz, Eisen, Leder, mythisch durchdrungenen „Urstoffe“. In den Händen Sven Schillings 
vereinen sie sich zum Ganzen, fügen sie sich einander ein, werden sie zu „Urformen“. Begegne 
ich ihnen, glaube ich sie zu kennen, im Halbdunkel eines Dachbodens sie, vielleicht in der 
Kindheit, bereits einmal aufgespürt, sie zu mir aufgehoben, in den Händen damals hin und her 
gedreht, sie erstaunt betrachtet zu haben. In einem verwaisten Stall, inzwischen längst 
abgebrochen, sie vor Zeiten an der Wand hängen oder in einem Winkel vor sich hin träumen 
gesehen zu haben, für sich mit unendlich viel Geschichte, mit unendlich viel vorbei geflossener 
Zeit. Und ich bin - wie kann es anders sein?-, ganz selbstverständlich durch den Wald gekommen 
zu ihnen, der Zufall hat mich durch des Waldes Dämmerungen geführt in das alte Haus mit dem 
niedrigen Dachboden im Zwielicht, in den verlassenen bröckelnden Stall, zu diesen „Urformen“, 
nirgendwo anders wäre es denkbar, und auch heute würde es keineswegs anders sein, selbst 
wenn ich in einem CEO-Büro im zwanzigsten Stock auf sie träfe, in einer Galerie im Westend, im 
Konferenzzimmer eines Frauenhofer-Instituts, selbst dann würde, so ich vor ihnen stünde, 
unverändert Wald, Gott, Mensch und Tier aus ihnen zu mir sprechen, ihre Abkunft aus ihnen stets 
heraus scheinen, was die Augenblicklichkeit, das Vordergründige, Vorläufige ihres Aufenthaltes 
angesichts ihrer Genealogie zum Verschwinden bringt. Und doch weiss ich manchmal nicht, ob 
ich meines Glaubens, sie zu kennen, wirklich immer sicher sein darf. Manche von ihnen zeigen ein 
doppeltes Gesicht, auf den zweiten, auf den dritten Blick Irritierendes, Organe, Elemente, die nicht 
mehr ausschliesslich auf das Abkünftige deuten sondern ebenso gut auf Zukünftiges, auf  
Utopisches. Es könnte sein, so der Eindruck, hier sei man auf erste so unbedarfte wie kühne 
Gestaltungsversuche auf dem noch jungfräulichem Terrain der Elektrizität gestossen, die der Welt 
wieder vergessen gingen und ihrem Erfinder gleichfalls. Der erste Blick vermag beides, das 
mythisch Überkommene und das Utopische, oft nicht zu trennen, weiterhin hofft er, eine Einheit zu 
sehen. So tritt unversehens doch etwas Verstörendes der zuvor errungen geglaubten Gewissheit 
hinzu, ein Befremden, wie bei einem Kind, bei dem man meint, dass es plötzlich einen anderen 



Weg einschlägt als den bereits vorgegebenen. Darüber sich mit Sven Schilling auseinander setzen 
und debattieren, wird eine für die Zukunft fortwährend lohnende und unterhaltsame gemeinsame 
Aufgabe sein. 

Ich habe in Erwägung gezogen, dass in die Werke Sven Schillings mythische Spuren und 
mythisches Erleben Eingang gefunden haben könnten. Hält das Beweisführungen stand, gehen in 
diese Richtung ausgeworfene Verknüpfungen womöglich viel zu weit? Kommen die Impulse und 
die Beweggründe weniger „de profundis“ als aus einer gegenwartsnäheren Unmittelbarkeit? 

Wenn ich, tapfer und trotzig, meinen Eingebungen verpflichtet bliebe, hätte ich auf alle Fälle den 
ansprechenderen Weg gewählt, um zum Schluss dem allgemeinen Aspekt Raum zu geben.

Der Mythos - darin gleicht er dem schöpferischen künstlerischen Akt -, bedarf weder 
Beweisführung noch Legitimation. Und noch weniger ist er stilisierte Naturerklärung. Er überliefert, 
worauf bereits Aristoteles verwiesen hat, Wissen allein durch den Bericht, durch das Epos, nicht 
durch irgendeine ausgestaltete vernunftmässige Folgerung. Das schliesst, im Guten wie im 
Schlechten, den Widerspruch von vorn herein aus, unbegrenzt ist der Wahrheitsanspruch, auf den 
er beharrt. Nicht Logik zeichnet ihn aus sondern allerhöchste Strahlkraft des Symbolischen, der 
Wunsch, menschliche Sehnsüchte, Konflikte, Heimsuchungen zu transzendieren und sie dem 
Übermenschlichen gegenüber zu stellen. Oft geht das einher mit dem Postulat einer 
ursprünglichen Authentizität, von „Urweisheiten“. Hier setzen die Gefahren ein.

Goethe hat im Hinblick auf den Mythos ganz pragmatisch noch von „Menschenkunde im höheren 
Sinne“, von „Weltdeutung“ gesprochen. Bei Nietzsche ist er schon „Ewige Wiederkunft“. Wie nahe 
sind wir da an der “Urweisheit“? Wo war Thomas Mann, als er „zeitlose Immer-Gegenwart“ 
beschwor, „zeitlose Lebensgründung“. Ehe wir es uns versehen, sind wir beim „Mythus des 20. 
Jahrhunderts“ des Alfred Rosenberg, nach „Mein Kampf“ das auflagenstärkste Buch des 
Nationalsozialismus. 

Ist Mythos ewig, zeitlos? Hatten die Vorväter, die im Moor lebten, nicht andere Mythen geschaffen 
als die, die auf Granitfelsen hausten? Unterscheiden sich Mythen der Aborigines von denen der 
Germanen nicht grundlegend - was Sigmund Freud übrigens mit seiner Universalitätsthese 
bestritt -, aber eine jede von ihnen hat ihre vollkommene Berechtigung?

Ich bin erstaunt gewesen, dass genau diese Spannungen und Verwerfungen Eingang gefunden 
haben in die Überlegungen, die Gestaltungen von Sven Schilling. Dass er sich dieser 
Zusammenhänge bewusst geworden ist, es unternommen hat, sie einzubinden und zu 
bewältigen. Dass es ihm auch um diese Seite der Medaille ging. Eiche und Eisen und Leder. Es 
kann hier martialisch, es kann da märchenhaft heraus kommen, mit welchen Augen, mit welchen 
Zielen man es ansieht, es kann Wohlergehen zur Folge haben oder Vernichtung.

Eichenlaub und Schwerter. Deutsche Siegeseichen. Der Gott, der Eisen wachsen liess. Zäh wie 
Leder, hart wie Kruppstahl…..

Laden wir uns - das sei die Botschaft -, bei Goethe zu Gast ein, schauen wir, wie er, der Geheime 
Rath, an seinem Stehpult im Haus am Weimarer Frauenplan den Kiel ins Tintenfass taucht und 
aufs Papier den schönen Gedanken vom Mythos als „Weltkunde im höheren Sinne, als 
Weltdeutung“ verewigt, das führt zusammen. Vergessen wir nicht, dass ein Gleiches zum Guten 
oder zum Schlechten führen kann! Indes die Romantik, angesichts des kapitalistischen 
Aufschwungs, zu Beginn des 19. Jahrhunderts Natur und alles Sein, fast alle Sphären des Lebens 
von Mythen noch hat durchdringen und beherrschen lassen, nahm in den darauf folgenden 
Jahrzehnten, bis zum Ende des Säkulums, durch Technisierung, Verwissenschaftlichung und 
einen bedeutenden Globalisierungsschub die „Entzauberung der Welt“, mit ihr die 
Entmythologisierung, unaufhaltsam ihren Lauf, auf dass mit den Diktaturen des 20. Jahrhunderts, 
selbst in den messianistischen Heilsversprechen des Kommunismus, die Mythen umso 
rauschhafter wieder Auferstehung feierten, diesmal in schrecklicher, in weltzerstörender Gestalt. 
Verhindern wir, ganz und gar in Mythenlosigkeit zu versinken, hochnäsig oder träge geworden 
unsere Bindungen an sie zu missachten, denn dann, wenn wir das ausser Acht lassen, kehren 
Mythen, statt Leben zu spenden, als Vernichter des Lebens zurück.

Herzlichen Dank an Sven Schilling für seine Freundlichkeit und seine Gespräche!


Friedhard Tischer	 	 	 	 	 	 	 Gordola, im August 2022



